
1

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

A pulsão, o sexual e a compulsão:  
o mortífero em Freud, Laplanche  
e Dejours

The drive, the sexual and the 
compulsion: the death-bringing in 
Freud, Laplanche and Dejours
 
 
Mariana Lütz Biazi1

 
Resumo

Reunindo as contribuições de Freud, Jean Laplanche e Christophe Dejours sobre o conceito 
de pulsão de morte, o presente artigo propõe uma investigação acerca dos fenômenos da não 
neurose, cada vez mais evidentes na clínica contemporânea. As diferentes teorizações acerca 
do mortífero constituem o eixo principal que rege este trabalho que conta, também, com 
fragmentos clínicos a fim de ilustrar algumas das manifestações apresentadas por pacientes de 
fronteira, deixando evidentes a força e o potencial de morte – psíquica ou biológica – da descarga 
pulsional sem mediações. 

Palavras-chave: Jean Laplanche; Christophe Dejours; pulsão de morte; sexual; compulsão.

 
Abstract

Gathering the contributions of Freud, Jean Laplanche and Christophe Dejours on the concept of 
death drive, this paper proposes an investigation concerning non-neurotic phenomena, progressively 
evident in the contemporary clinical practice. Distinct theorizations regarding the death-bringing 
composes the central axis that conducts this study, which also contains clinical pieces aiming to 

1 Psicanalista, membro associado da Constructo Instituição Psicanalítica, membro da comissão editorial da Constructo 
Revista de Psicanálise.



2

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

illustrate some manifestations presented by borderline patients, evidencing the strength and death 
potential – psychic or biological – of the instinctual discharge with no intercession. 

Keywords: Jean Laplanche; Christophe Dejours; death instinct/drive; sexual; compulsion.

 
Para introduzir

Conforme afirma Christophe Dejours (2018), a psicanálise, na prática, está se tornando 
mais complexa e não pode mais se limitar à análise dos sintomas neuróticos. É assim 

que o método psicanalítico proposto por Freud vem tendo seus horizontes expandidos com 
o trabalho de autores pós-freudianos que passaram a identificar fenômenos da ordem da 
não neurose. O leque que compreende as patologias de fronteira é amplo e algumas dessas 
manifestações, causadoras de grande sofrimento psíquico, exigem um tratamento que possa 
promover novo ordenamento psíquico a partir de um trabalho de ligação, construção e 
simbolização, abrindo, assim, a possibilidade de uma recomposição psíquica. Dessa maneira, 
o método clássico da psicanálise como arte interpretativa abre espaço para um trabalho 
que possa, antes de investigativo, operar na constituição daquilo que, em tempos iniciais, 
não se estruturou. 

As patologias de fronteira evidenciam uma estruturação psíquica que não está balizada pelo 
recalcamento e apresenta falhas significativas como consequência de um processo de constituição 
e organização psíquica entravado, comumente, por vivências extremamente traumáticas em 
tempos muito no início da vida. São estruturas que não podem ser consideradas neuróticas, 
tampouco podem ser definidas nos campos da psicose nem da perversão (BEHR et al., 2021). 
Essa definição – nem neurose, nem psicose – tenta dar conta dessas estruturas que apresentam 
características peculiares, com um funcionamento mais primitivo que aquele presente em 
sujeitos com dominância neurótica e que podem, eventualmente, apresentar aspectos psicóticos, 
mobilizados em situações específicas. Há, assim, no funcionamento fronteiriço, a possibilidade 
de justaposição de condutas neuróticas e psicóticas (CHABERT, 2000).

Nesses casos, a severidade do traumatismo inicial vivido promove excessos que, diferentes 
daqueles gerados pelo encontro do infans com o adulto – constitutivos – se tornam impossíveis 
de serem metabolizados, justamente pela sua intensidade. Esse excesso – traumático, intrometido, 
violento – ingressa e marca sua presença; contudo não pode ser apreendido e, assim, fica de 
fora da trama psíquica, não se constituindo como representação simbólica. Essas vivências 
geram marcas que, se pensarmos em uma cartografia psíquica, ficariam de fora desse mapa, 
inscritas em um outro espaço, onde não há a possibilidade de se fixar, tampouco criar 
representações. É por isso que Jacques André (2000) afirma que nos estados fronteiriços há 
prevalência da coisa no lugar da expressão, do ato no lugar da representação. 



3

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

Dentre as manifestações clínicas das patologias de fronteira, destaco neste trabalho, em especial, 
aquelas que apontam os excessos que não podem ser contidos, transformados, elaborados e, 
assim, geram transbordamentos que convocam defesas primitivas, reações regressivas – a 
passagem ao ato e a descarga pulsional – como tentativas de dar vazão àquilo que não encontra 
seu lugar. Para isso, parto do conceito de pulsão de morte, começando em Freud e, depois, seus 
desdobramentos com as teorizações de Jean Laplanche e Christophe Dejours. Para ilustrar e 
discutir as propostas teóricas desses autores utilizo fragmentos de um caso clínico nos quais 
ficam evidentes a força e o potencial mortífero daquilo que não encontra o seu lugar no psiquismo 
e urge à descarga.

 
Pulsão de morte – Freud

Foi em 1920 que Freud, em “Além do princípio do prazer”, introduziu a noção de pulsão de 
morte, contrapondo-a, na proposta de um segundo dualismo pulsional, à pulsão de vida. Nesse 
trabalho, considerado por alguns “o texto mais fascinante e mais desconcertante de toda a obra 
freudiana” (LAPLANCHE, 1985, p. 109), o autor aponta a pulsão de morte como representante 
de uma tendência fundamental de todo ser vivo a retornar ao estado inorgânico e, assim, reduzir 
completamente as tensões. A pulsão de morte – e sua tendência à descarga total – segue, mais 
de cem anos depois, sendo uma das mais polêmicas noções freudianas. 

Para Freud, a pulsão é um conceito-limite, situado na fronteira entre o psíquico e o somático. 
É considerada como o representante psíquico das forças orgânicas, o representante no psiquismo 
dos estímulos que se originam no soma e alçam à mente (FREUD, 1915/1996). Todavia, foi 
por estar intrigado com os fenômenos da compulsão à repetição – manifestação que sugeria 
um poder instintual da ordem do demoníaco – que foi levado à ideia de um caráter regressivo 
da pulsão que o levou a ver na pulsão de morte a pulsão por excelência. Uma força indomável 
que visa a descarga, não respeitando fronteiras e deixando, assim, notório, o seu caráter mortífero. 
O conceito de pulsão de morte foi tomando força enquanto o autor observava que mesmo nos 
casos em que a força e a fúria da tendência destrutiva eram evidentes, poderia estar presente 
uma satisfação sexual: “mesmo nos casos em que a tendência à destruição de outrem ou de si 
mesmo é mais manifesta, em que a fúria de destruição é mais cega, pode estar sempre presente 
uma satisfação libidinal, satisfação sexual voltada para o objeto ou gozo narcísico” (LAPLANCHE 
& PONTALIS, 1982/2001, p. 409). 

A ideia de a pulsão de morte ser um “impulso inerente à vida orgânica a restaurar um estado 
anterior de coisas” (FREUD, 1920/1996, p. 47) alude, de acordo com o autor, a uma natureza 
conservadora da pulsão, no sentido de que seria uma tentativa de retornar a um estado anterior, 
um estado inicial, do qual o sujeito, em seu desenvolvimento, se afastou. Sendo assim é impelido 
a dizer que “o objetivo de toda vida é a morte” (FREUD, 1920/1996, p. 47). A noção de pulsão 



4

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

de morte faz da tendência para a destruição um dado irredutível, sendo essa uma “expressão 
privilegiada do princípio mais radical do funcionamento psíquico” (LAPLANCHE & PONTALIS, 
1982/2001, p. 413). 

Freud teve dificuldades em situar a pulsão de morte em relação aos princípios do funcionamento 
psíquico, sobretudo em relação ao principio de prazer, uma vez que essa postulação foi baseada 
em fatos que poderiam contestar esse princípio (cf. LAPLANCHE & PONTALIS, 1982/2001), 
mas o próprio Freud afirma que “o principio de prazer parece, na realidade, servir aos instintos 
de morte” (FREUD, 1920/1996, p. 74). Foi essa contradição que o levou ao princípio de Nirvana 
– que exprime a tendência da pulsão de morte – como contrário ao princípio de prazer, como 
representante da exigência da libido. A tendência para a descarga completa se contrapunha à 
homeostase, tendência a manter uma constância nos níveis energéticos, o que abriria caminho 
para pensar sobre os dois tipos de energia – energia livre e energia ligada – e sobre as duas 
modalidades de funcionamento psíquico – processo primário e processo secundário (cf. 
LAPLANCHE & PONTALIS, 1982/2001). 

Segundo esse enfoque, pode-se ver na tese da pulsão de morte uma reafirmação daquilo 

que Freud sempre considerou como a própria essência do inconsciente, no que ele oferece 

de indestrutível e desreal. Esta reafirmação daquilo que há de mais radical no desejo 

inconsciente está em relação com uma mutação na função última que Freud atribui à 

sexualidade. De fato, sob o nome de Eros, a sexualidade é definida como princípio de coesão 

e não mais como força disruptora, eminentemente perturbadora (Id., ibid., p. 413).

Como disse Freud em 1938, no “Esboço de psicanálise”, “a meta [de Eros] é instituir unidades 
cada vez maiores e, portanto, conservar; é a ligação. A meta [da pulsão de destruição] é, pelo 
contrário, dissolver os agregados, e assim destruir as coisas” (FREUD, 1938/1996). Sendo assim, 
a noção de pulsão de morte como a expressão privilegiada do princípio mais radical do 
funcionamento psíquico liga, indissoluvelmente, qualquer desejo, agressivo ou sexual, ao desejo 
de morte, na medida em que é “o que há de mais pulsional” (LAPLANCHE & PONTALIS, 
1982/2001, p. 413). Freud sustenta a noção da pulsão de morte até o fim de sua obra; contudo, 
não o faz como uma hipótese imposta pela teoria da neurose e, assim, afirma que o funcionamento 
psíquico não é exclusivamente dominado pela tendência ao prazer. 

 
Pulsão sexual de morte – Laplanche

Jean Laplanche, com o seu estudo rigoroso da obra freudiana e seu propósito de fazer Freud 
trabalhar, reexaminou a tão controversa noção de pulsão de morte postulada no importante 
marco da década de 20 do trabalho freudiano. O autor francês afirma que o aparelho psíquico 
humano é consagrado à pulsão. Pulsão, em termos laplancheanos, ou seja: pulsão sexual – de 



5

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

vida e de morte. Aparelho psíquico que tem suas origens na sedução, fundada sobre a situação 
antropológica fundamental, que define a relação adulto-infans. Essa relação, sempre assimétrica, 
impõe à criança um confronto com o mundo adulto, ou seja, com o mundo da sexualidade, 
ainda desconhecido para ela. Dessa maneira, entendemos que toda relação de cuidado pressupõe 
uma sedução na medida em que esse adulto, ao atender as necessidades autoconservativas do 
bebê, é remetido ao seu próprio sexual recalcado o que faz com que as mensagens de cuidado 
que emite ao infante estejam inevitavelmente atravessadas e comprometidas pelo seu inconsciente. 

A parte da mensagem comprometida pelo inconsciente do adulto carrega o sexual, enigmático 
tanto para o receptor quanto para o emissor. A mensagem é, em um primeiro momento, apenas 
inscrita no incipiente psiquismo infantil já que não tem como ser captada pela criança, uma 
vez que esta ainda não possui códigos suficientes para tal. É necessário que essas mensagens 
sejam traduzidas e é a partir disso que se dá a fundação do aparelho psíquico. A tradução é 
sempre imperfeita, nada pode ser completamente traduzido em função, justamente, do 
comprometimento da mensagem; portanto, o processo tradutivo deixa restos. São esses restos 
que vão fundar o inconsciente recalcado. Entretanto, algumas mensagens ficam impossibilitadas 
de fazer parte dessa trama psíquica, não podem ser apreendidas e, em vez de sofrerem uma 
tentativa de tradução, sofrem a ação da recusa ficando, assim, em outro espaço psíquico, à 
espera de tradução – o inconsciente encravado. 

O inconsciente recalcado, sexual, constituído essencialmente por resíduos infantis, é um 
inconsciente perverso no sentido dos Três ensaios de Freud. As noções de perversidade polimorfa 
bem como a da sexualidade generalizada ficaram faltantes na construção da teoria da sedução 
freudiana, uma vez que essa sedução se limitava à ideia de uma situação factual, contingente e 
restrita, que ficava, assim, dentro dos limites da psicopatologia (cf. LAPLANCHE, 2015). Para 
Laplanche, a noção capital a ser introduzida aqui seria a de uma terceira realidade, distinta da 
realidade factual e da realidade psicológica: a realidade da mensagem, oriunda primariamente 
do outro e direcionada à criança (Id., 1995/2001). Além disso, a noção da tradução como motor 
do recalque é fundamental para entendermos a concepção do ser humano como ser de linguagem 
e de comunicação, o que substitui os esquemas mecânicos de recalcamento anteriormente 
propostos na teoria clássica do recalque (Id., 2015).

Laplanche afirma que “o recalcamento originário é uma primeira inscrição e uma primeira 
fixação” (LAPLANCHE, 1992, p. 61) das representações fornecidas pelo mundo dos adultos. 
Num primeiro tempo, o da implantação, elas ficariam como que em um limbo, sem encontrar 
o seu lugar dentro da incipiente tópica psíquica em vias de constituição. É apenas num segundo 
tempo que “se apresentam como intoleráveis, porque se convertem em fontes internas e 
autônomas de excitação (...) nesse momento, se encontram, propriamente falando, recalcadas” 
(Id., ibid., p. 62). Sendo assim, compreende-se a importância de distinguir, também para a 
teoria do recalcamento, a ideia de dois tempos. 



6

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

Dois tempos nesse recalcamento dito originário: o tempo a que poderemos chamar exógeno, 

traumático “em si”, mas que resulta simplesmente na constituição, nessa espécie de mundo 

ainda não-clivado, dessas fantasias sem estatuto tópico preciso, e um tempo onde o trauma 

se converte em autotrauma (LAPLANCHE, 1992, p. 63).

Sendo o inconsciente recalcado abrigo dessa fonte externa-interna de pulsão, lugar do objeto-
fonte da pulsão, dos significantes-dessignificados que ao sofrerem a ação do recalcamento 
perdem qualquer ligação com o mundo externo e não remetem a mais nada senão a eles próprios, 
podemos entender o inconsciente como o reino do desligado, onde o modo de funcionamento 
é regido pelo processo primário, de forma que 

o embate originário entre pulsões de vida e pulsões de morte não é em absoluto uma oposição 

biológica que existe no ser vivo (...). Tal oposição encontra lugar única e totalmente no 

âmbito do ser humano: e isso não como uma diferença entre a sexualidade e certa agressividade 

não sexual, senão no seio da sexualidade mesma (...). Muito mais do que duas forças biológicas 

hipotéticas, esta oposição concerne a dois tipos de funcionamento diferenciados exercidos 

na vida fantasmática do homem: o processo ligado (secundário) e o processo desligado 

(primário); ou, para dizer melhor, dois princípios: o princípio de ligação, regulador das 

pulsões sexuais de vida, e o princípio de desligação, que rege as pulsões sexuais de morte 

(LAPLANCHE, 1995/2001, p. 157). 

Sendo somente pela ação do recalcamento originário que se constitui o inconsciente, Laplanche 
afirma que “o inconsciente, uma vez constituído pelo recalcamento, é mesmo um Id, torna-se 
uma natureza mesmo, uma segunda natureza que ‘nos age’” (LAPLANCHE, 1988, p. 100) e 
desvencilha, dessa maneira, o conceito de pulsão de um fundamento biológico, trazendo de 
volta a sexualidade ao centro da psicanálise. Assim, vamos da ideia freudiana da mônada 
fechada em si mesma, que encontra a saída para as suas necessidades internas na satisfação 
alucinatória, e de um aparelho psíquico que se formaria pela diferenciação de um Id que já 
estaria dado desde as origens à prioridade do outro, essencial no processo de constituição de 
um ser psíquico. 

Foi essencialmente em Vida e morte em psicanálise que Laplanche (1985) apontou essa distinção 
entre o conceito de pulsão e de um fundamento biológico, colocando novamente a sexualidade 
no centro da teorização psicanalítica e reafirmando sua estreita relação com o inconsciente. 
Como afirma Maria Teresa de Melo Carvalho, 

em sua interpretação do conceito de pulsão e dos dualismos pulsionais em Freud, Laplanche 

irá então orientar-se por uma constatação que lhe servirá como alerta: nem a vida nem a 

morte são referências diretas para a prática psicanalítica, mas estão refletidas ou representadas 

nessa prática, segundo diferentes modalidades (CARVALHO, 2017, p. 62).



7

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

É indispensável pensar no aspecto quantitativo quando pensamos na noção de pulsão. O ponto 
de vista econômico está, desde o princípio, postulado por Freud já no Projeto para uma psicologia 
científica, quando descreve um “aparelho psíquico baseado em neurônios e quantidades de 
investimento, elementos precursores dos conceitos de representação e afeto” (CARVALHO, 
2017, p. 62). A teorização de uma economia psíquica se deu a partir da experiência clínica, com 
a observação dos casos de histeria e da compulsão, nos quais o caráter quantitativo se sobrepunha 
aos ditos processos normais. A excitação, a conversão e a descarga, “processos descritos pela 
psicopatologia levaram-no a conceber a excitação psíquica como uma ‘quantidade em fluxo’” 
(CARVALHO, 2017, p. 62). Maria Teresa de Melo Carvalho ainda afirma que 

essa concepção permite uma melhor apreensão de diversos fatos clínicos como, por exemplo, 

o fato de uma representação apoderar-se do afeto de outra; de uma parte do corpo aparecer 

como que carregada de uma energia que produz movimentos ou, ao contrário, uma paralisia, 

enquanto outras representações parecem neutralizadas ou desprovidas de ressonância afetiva. 

Ou, ainda, a intensidade de certas crises de angústia, em que o afeto parece manifestar-se 

sem ligação a qualquer representação consciente. Todos esses fatos são por demais sugestivos 

dessa quantidade que age no psiquismo e que receberá, na sequência da teorização freudiana, 

o nome de pulsão (Id., ibid., p. 62). 

É assim que podemos entender a ameaça pulsional da morte não como a finitude da existência, 
mas uma morte que se caracterizaria como uma invasão do desligado, do incontrolável pulsional 
mortífero, que pode levar à desestruturação psíquica. Como diz Laplanche, 

o que ela ameaça, naturalmente, é uma certa integridade, mas uma integridade que não é 

diretamente a integridade vital. (...) o que é ameaçado, muito mais do que a vida, é um certo 

representante da vida, um certo representante da ordem vital, o que nos conduz doravante 

à questão do ego (LAPLANCHE, 1985, p. 55).

Sendo assim, fica claro o entendimento da pulsão de morte em seu caráter de desligamento e 
desorganização psíquica, regida pelo processo primário e desestruturante em sua força 
avassaladora. Produto da sedução a partir dos processos de implantação e de sua variante 
violenta, a intromissão, a pulsão de morte, situada no âmago da sexualidade, reafirma: “é a 
sexualidade que representa o modelo de toda pulsão e é, provavelmente, a única pulsão 
propriamente dita” (Id., ibid., p. 17).

O fracasso parcial da tradução explica a formação do inconsciente sexual recalcado, ou seja, 
neurótico-normal. Entretanto, de acordo com Laplanche, há de se considerar a possibilidade 
de um fracasso radical na tentativa de tradução. Quando nada é traduzido, se constitui um 
outro lugar psíquico que o autor, apoiado em Christophe Dejours, denomina de inconsciente 
encravado. Nesse inconsciente, diferente do sexual que opera de acordo com a lógica do recalque, 



8

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

a modalidade de defesa é a recusa e seu funcionamento tem um modo aparentemente lógico, 
operatório. Contudo, o inconsciente encravado, segundo Laplanche, não abriga apenas o fracasso 
radical da tradução, mas também, se levarmos em conta os dois tempos da tradução, podemos 
tomá-lo não só como um lugar de estagnação, mas como uma espécie de um “estoque de 
mensagens não traduzidas, um lugar de espera, uma espécie de ‘purgatório’ das mensagens que 
esperam” (LAPLANCHE, 2015, p. 199) por tradução. Então, todo ser humano compreenderia 
em seu psiquismo duas partes ignorantes uma da outra, com modos de defesa e funcionamentos 
diferentes uma da outra, mas não sem passagens de uma à outra. A barreira que as separa não 
é uma barreira de conflito, como a do recalque, mas uma barreira de clivagem, que separa os 
dois espaços. Essa barreira, para o autor, pode ser transposta por uma posta em marcha de um 
novo processo de tradução.

De acordo com Laplanche, “o inconsciente encravado [...] só é mantido latente pela fina camada 
da consciência. Constituído de mensagens não traduzidas, ele pode – mas sem razão – ser 
considerado como coextensivo de uma parte psicótica do ser humano” (LAPLANCHE, 1985, 
p. 206). Ou seja, assim como pode ser considerado como uma zona de passagem, de trânsito, de 
espera por tradução, pode, também, ser um depósito daquelas mensagens que falham radicalmente 
nesse processo, do que fica verdadeiramente intraduzido, inassimilado, pré-psicótico.

 
Compulsão (não sexual) à morte – Dejours

A postulação do conceito de pulsão de morte, para Dejours, leva a uma investigação da clínica 
da não neurose, uma vez que, quando falamos em pulsão de morte, falamos em desorganização, 
desligamento e violência. A noção de compulsão à repetição, uma das forças que se opõem ao 
processo analítico e que levaram Freud a desenvolver o conceito de pulsão de morte, resulta 
diretamente da investigação econômica, como um conceito energético, que nos remete ao plano 
econômico, onde se situam os fenômenos que visam à evacuação de uma energia sobrante no 
interior do psiquismo, uma vez que essa excitação não pode ser canalizada no conflito psíquico, 
pois este está ausente. O nível conflitual que qualifica a neurose marca uma estruturação tópica 
e um funcionamento intrapsíquico eficazes que garantem uma dinâmica psíquica analisável. 
Contudo, quando a dimensão conflitual é descontínua ou ausente, sabemos estar diante de 
uma estruturação tópica frágil, incapaz de produzir sintomas neuróticos (cf. DEJOURS, 2019). 

Mesmo considerando como um ato transgressor abordar a questão do corpo em psicanálise, 
Dejours, por se interessar pelas patologias não neuróticas, assim o faz. Sai da ortodoxia e 
desenvolve uma metapsicologia do corpo, tirando o seu caráter estritamente biológico e 
apontando o corpo como o veículo primeiro por onde passam as sensações. O corpo sofre o 
primeiro estímulo e essa excitação pode, num primeiro momento, se limitar à periferia ou 
permanecer despercebida pelo eu. Seria apenas em um segundo momento que essa excitação 



9

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

poderia gerar uma reação afetiva e, aí sim, capaz de ser experimentada subjetivamente. Essa 
reação pode ser de prazer ou sofrimento, agradável ou desagradável, calmante ou irritante..., 
mas já distante de ser apenas quantitativa. Essa apercepção do estado do corpo fisiológico para 
ser apreendida pelo eu deve passar por um esforço, a partir do qual o corpo resgata o que foi 
experimentado. “O esforço é o meio pelo qual o corpo se encontra consigo mesmo; é o meio 
pelo qual o senso íntimo apalpa, ausculta e posteriormente memoriza os estados afetivos do 
corpo” (DEJOURS, 2019, p. 20).

Dejours propõe, assim, a existência de dois corpos: um biológico, dado desde o nascimento 
e o outro, erógeno, que tem origem no primeiro; explica o desenvolvimento do segundo 
corpo a partir da ideia da subversão libidinal da ordem biológica em proveito da ordem 
erótica, retomando a noção de apoio, que opera como verdadeira subversão, fundadora da 
sexualidade psíquica. O segundo corpo resulta, então, da relação entre o adulto e a criança. 
Essa relação, conforme a teoria da sedução generalizada proposta por Laplanche é assimétrica 
e se dá, inicialmente, através do corpo no qual ocorrem, inevitavelmente, diferentes níveis 
de excitação. Os cuidados que o corpo da criança demanda desencadeiam no adulto reações 
e/ou fantasias que se relacionam com as vivências que este teve em seu próprio corpo, ou 
seja, com aquilo que está originariamente recalcado. “Embora estejamos muito próximos 
da dimensão técnica das manipulações do corpo da criança pelo adulto, também estamos 
muito longe dela: na subjetividade, na intersubjetividade, na afetividade, no invisível” 
(DEJOURS, 2019, p. 25). 

A noção de subversão libidinal conduz à formação do corpo erógeno. Não se trata de um 
processo natural, mas sim do resultado da relação específica do adulto em torno dos cuidados 
com o corpo da criança que os solicita. Contudo, para compreender a vulnerabilidade dos 
pacientes não neuróticos, aponta os fracassos dessa subversão libidinal, aquilo que denominou 
de acidentes da sedução, ou seja, aos impasses que este corpo a corpo entre adulto e criança 
pode gerar. O chamado da criança desperta no adulto as mais variadas reações que estão ligadas 
às suas próprias fantasias e ao nível de liberdade e facilidade que ele tem com o seu próprio 
corpo. Assim, o modo como esse adulto reage depende da sua própria organização psíquica. 
Não são raras as reações de violência contra o corpo da criança. Quando isso acontece, o adulto 
que bate ou espanca a criança, gera nela uma excitação que transborda todas as suas possibilidades 
de ligação, levando a uma impossibilidade de pensar o que está acontecendo em seu corpo. 
Gera, também, a interrupção da subversão libidinal, o que deixa parte do corpo de fora do 
processo de libidinização, acarretando zonas ou registros frios (cf. DEJOURS, 2019, p. 26). 
Além da violência física, Dejours aponta, sem muita ênfase, a violência do abandono. A 
indiferença do adulto frente a esses chamados da criança também se apresenta como um excesso 
impossível de ser pensado, mentalizado, ou seja, psiquizado. E apesar de a omissão não atingir 
diretamente o corpo – portanto não deixaria parte do corpo biológico cindida do corpo erógeno 
–, certamente gera importantes consequências psíquicas (cf. BEHR et al., 2020, p. 74). 



10

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

Essas zonas que ficam excluídas da subversão libidinal em função da extrema violência do 
adulto contra a criança se tornam impróprias para dar sua contribuição para o agir expressivo. 
São zonas corporais que ficam banidas, impedidas de participar do jogo erótico. O legado dessa 
exclusão se apresentará quando essa criança violentada, já um adulto, for convocada, especialmente 
no encontro amoroso, ao corpo a corpo que recoloca todo o repertório erótico em jogo, e este 
estará inacessível. Assim, o fracasso da subversão libidinal de uma função biológica tem como 
consequência a exclusão – ou proscrição – da função para fora da ordem erótica. 

Em outras palavras, onde a subversão libidinal falhou, cristaliza-se um resíduo instintual 

proscrito da economia da tradução. Proscrito significa constituído sem recorrer à tradução, 

portanto, sem passar pelo recalcamento. Inconsciente não recalcado é um inconsciente 

produzido pela proscrição (ou exclusão), um inconsciente formado sem passagem pelo 

pensamento e, portanto, um inconsciente não pensável que eu chamo de inconsciente amencial 

ou inconsciente proscrito (DEJOURS, 2019, p. 28).

É assim que Dejours postula sua concepção de uma terceira tópica, a tópica da clivagem, 
que descreve a justaposição de dois inconscientes diferentes em sua gênese e em seu 
funcionamento, e separados pela barreira da clivagem. Afirma que não há comunicação nem 
circulação possível entre os dois inconscientes, devido à fundamental heterogeneidade entre 
eles. Para o autor, são esses registros banidos da comunicação e dos jogos corporais que 
estão na origem desse inconsciente amencial e são os geradores das descompensações 
psicopatológicas graves. 

De acordo com Dejours, de modo geral, a tópica da clivagem é uma tópica da normalidade. 
Afirma que a maioria das pessoas deve sua normalidade à estabilidade da clivagem, o que quer 
dizer que mesmo os sujeitos neuróticos, dotados de rico funcionamento inconsciente/pré-
consciente, também apresentam essa clivagem. A diferença entre eles reside no tamanho do 
setor clivado. Quanto maior o espaço ocupado dentro da tópica psíquica pelo inconsciente 
amencial, mais grave e maior o risco de descompensações. Essa postulação nos faz entender 
que nem mesmo o mais neurótico dos sujeitos está totalmente protegido de uma possível 
descompensação se um dia, em razão de algum acontecimento traumático, sua clivagem for 
desestabilizada (cf. DEJOURS, 2018). 

O inconsciente amencial constitui, assim, um reservatório de violência. Este, “quando se 
manifesta, revela-se sempre de forma destrutiva e violenta buscando a morte do outro ou a sua 
própria” (Id., ibid). É assim que Dejours aproxima esse setor clivado do aparelho psíquico ao 
postulado freudiano sobre a pulsão de morte, afirmando a existência de uma tendência para a 
destruição, para a violência, para a morte (a própria morte ou a morte do outro). Contudo, 
resguarda a origem sexual do conteúdo violento do inconsciente amencial, advinda da sedução, 
mais especificamente dos acidentes da sedução. 



11

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

Não uma pulsão sexual de morte, que significa a tendência ao irrefreável próprio do 

desligamento sexual (de acordo com Laplanche), mas justamente um funcionamento diferente 

da pulsão sexual. Uma discussão mais aprofundada mostraria que o inconsciente amencial, 

não sendo ele mesmo sexual (embora sua origem seja sexual: acidente da sedução), não 

pode gerar pulsões no sentido laplancheano da pulsão. O inconsciente amencial manifesta-

se à maneira da compulsão. Dever-se-ia falar aqui, então, em compulsão (não sexual) à 

morte (DEJOURS, 2018, p. 42-43).

Assim, a passagem ao ato violenta é entendida, então, como uma compulsão que marca um 
transbordamento do eu, um início de loucura, conforme afirma o autor, uma descompensação 
– de maior ou menor intensidade – advinda desse depósito de violência de que se constitui o 
inconsciente amencial, um verdadeiro “reservatório de compulsão não sexual de morte, cujas 
manifestações são descompensações graves, psicóticas, violentas ou somáticas que ameaçam 
a vida psíquica de qualquer ser humano” (DEJOURS, 2018, p. 46). 

 
Manifestações clínicas das/nas fronteiras

No contexto clínico, as observações de Dejours são extremamente valiosas. O autor foi percebendo 
o quanto algumas manifestações se desencadeavam a partir de movimentos de violência, para 
se defender dos quais, os sujeitos recorriam a uma defesa peculiar, diferente do recalque: a 
repressão. Nos sujeitos em que essa parecia ser a defesa principal, foi observado um comportamento 
semelhante: funcionam sob o modo de um pensamento operatório que não abre espaço para 
o pensamento associativo. São pacientes que se mostram como sujeitos perfeitamente normais, 
sem conflitos, que funcionam aparentemente como neuróticos e parecem trabalhar em análise 
como eles; porém, dotados de pensamento concreto, factual e descritivo, dominam e não abrem 
espaço para o interlocutor – nesse caso o analista – encerrando-o em uma prisão, onde deve 
permanecer imobilizado. Assim, esses sujeitos promovem a imobilidade do setting, impedindo 
o analista não somente de falar, mas até mesmo, às vezes, de se movimentar. A tentativa de 
neutralizar o espaço analítico ocorre como defesa contra uma possível descompensação. 
“Enquanto o analista estiver imobilizado, enquanto o setting permanecer imóvel, isto é, enquanto 
nada romper a inércia imposta ao analista, o paciente parece se portar bem” (DEJOURS, 2018, 
p. 20). Esse impedimento pode vir através do silêncio total do paciente ou, ao contrário, por 
um fluxo verbal ininterrupto, porém apenas descritivo. Foi “essa força paralisante muito árdua 
que o psicanalista tem de suportar” (Id., ibid.). que convenceu Dejours da violência latente que 
estaria por trás desses comportamentos. Essa violência que é entendida pelo autor como uma 
“força brutal exercida contra o corpo do outro ou contra o seu próprio corpo a fim de fazer 
cessar nesse corpo qualquer manifestação da vida” (DEJOURS, 2018, p. 21). 

Há muitos anos recebi em meu consultório Gabriela, uma jovem de 28 anos, estagiária em uma 



12

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

empresa, apesar de sua formação acadêmica. No primeiro contato por telefone me fez muitas 
perguntas sobre o funcionamento de um tratamento psicanalítico, às quais ela mesma respondeu, 
não deixando espaço para eu falar. Disse ter estudado sobre a psicanálise antes de me procurar e, 
portanto, já estava ciente de como se daria seu “processo de autoconhecimento” (sic.). Além de 
“se conhecer melhor”, disse me procurar por estar querendo mudar algumas coisas em seu 
relacionamento. Que o namorado era uma pessoa muito difícil de lidar e que buscava análise para 
ajudá-lo. Chega adiantada para o seu primeiro horário e bate, incessantemente, na porta. Quando 
abro a porta para pedir-lhe que aguarde, entra consultório adentro, praticamente me atropelando. 
Tento pará-la, chamando seu nome, sem efeitos. Quando se dá conta de que ainda não era seu 
horário diz: “acho que estou adiantada, vou te esperar ali fora” (sic.). Essa pequena prévia aqui 
relatada acendeu em mim, logo de cara, um sinal de alerta: que urgência seria essa de Gabriela? 

Entre relatos minuciosamente detalhados de sua rotina e sonhos que me contava, mas já trazia 
folhas e folhas com a interpretação dos mesmos feita por ela com o auxílio do Google, Gabriela 
falava ininterruptamente por quase 50 minutos, impedindo toda e qualquer tentativa minha 
de perguntar ou pontuar algo. Nenhuma dificuldade na vida, nenhuma dor, nenhum conflito, 
nada... Gabriela tinha todas as respostas e soluções. 

Com o passar das primeiras sessões, o relacionamento conturbado da paciente com o seu 
namorado que era, para ela, o seu motivo principal de busca por análise, começou a aparecer. 
As brigas, também relatadas com todos os detalhes possíveis, chocavam pela violência e 
agressividade com que ocorriam. Os machucados, exibidos por Gabriela com aparente orgulho, 
eram sérios e demandavam cuidados que não eram tomados por ela. Exibindo um corte que 
claramente necessitava de melhor tratamento, Gabriela dizia: “ah sim, imagina ter que ir pro 
hospital por uma bobagem dessas!” (sic.). Foi por aí, tentando entrar através da via dos cuidados 
com essas feridas expostas pelo corpo que pude ir me colocando mais durante as sessões. Mas 
tudo o que eu falava era “uma grande bobagem”. Imagina se ela precisaria desses cuidados tão 
elementares! “Eu sei me cuidar e não preciso que tu me diga o que fazer” (sic.), dizia, de forma 
ríspida. “Não quero que tu me entenda mal, só não quero que tu te preocupe com uma bobagem 
dessas” (sic.), emendava, imediatamente, com um tom suave e doce. Quanto mais eu tentava 
mostrar para Gabriela que seus ferimentos não eram bobagens e que talvez, além dos ferimentos 
no corpo, ela pudesse ter outras feridas, mais fortemente ela reagia, principalmente com 
racionalizações, a isso. Suas explicações eram sempre muito bem construídas, o que não dava 
margem para qualquer apontamento meu e excluía, completamente, a possibilidade de um 
pensamento associativo. Tudo já estava posto. 

“Eu sou filha de militar, tive uma educação muito rígida” (sic.) e “não sou meiga e queridinha, 
mas sou educada” (sic.) eram frases recorrentes, que apareciam, geralmente, quando dizia 
querer se desculpar pelas suas reações a alguns apontamentos, comentários ou até mesmo 
movimentos meus. Era comum, quando eu, por exemplo, me mexia na poltrona, ouvir de 



13

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

Gabriela “precisa se mexer tanto?” (sic.); “não pode ficar parada?” (sic.). Eram momentos em 
que algo mais violento parecia escapar e ganhar espaço no discurso da paciente – mas que ela 
logo dava um jeito de se retratar por isso – normalmente muito bem “controlado” por ela. “Às 
vezes eu acho que sou impulsiva, mas eu não sou. As pessoas é que fazem coisas que me 
incomodam e eu apenas reajo a isso” (sic.), também dizia Gabriela. “Você está dois minutos 
atrasada hoje” (sic.), apontava, “e eu poderia me incomodar com isso” (sic.), ameaçava em tom 
de brincadeira. Contudo, por trás dessas “brincadeiras” ou de suas falas duras em tom doce, 
havia um alto grau de violência, deixando muito evidente a justaposição de dois modos de 
funcionamento no comportamento da paciente. 

Seu discurso minucioso e cheio de detalhes, seus comentários sobre meus movimentos, seu 
modo de se colocar diante de mim, deixavam explícita – anos depois e com o apoio de uma 
teoria que, na época em que atendia Gabriela, era desconhecida para mim – sua tentativa de 
dominação do setting e da analista, ideia proposta por Dejours. O esforço para promover essa 
imobilidade parecia ter, de fato, como objetivo impedir qualquer movimento que pudesse ser 
ameaçador da sua estabilidade psíquica. O risco de esse equilíbrio se romper e promover algum 
tipo de crise ou de reação violenta era muito grande. E Gabriela já havia avisado: “as pessoas 
que fazem coisas que me incomodam e eu apenas reajo a isso” (sic.). Podemos entender essa 
“reação” como a desestabilização a partir de algo – comentário ou movimento da analista... – 
que atinge uma zona do aparelho psíquico que estava, até então, mantida em silêncio. Essa 
ativação é perigosa, justamente por esse ser um espaço que guarda alto grau de violência e sua 
manifestação só pode se dar do mesmo modo, ou seja, violento. 

 
A violência, a impossibilidade  
de contenção e o corpo

O relacionamento de Gabriela era pautado por brigas e suas sessões dominadas por esse assunto. 
A primeira briga contada por ela foi a primeira que o casal teve, logo no início do relacionamento 
que já durava, na época em que Gabriela me procurou, cinco anos. Como mencionado 
anteriormente, a descrição era detalhada e a paciente não parecia ter nenhum pudor ou vergonha. 
Eu me perguntava, então, se ela sentia prazer com isso – tanto nas brigas quanto no contar... 
também não parecia ser. Não parecia haver nenhuma espécie de ligação, por mais precária que 
pudesse ser. E, sendo assim, estávamos então, eu e Gabriela, diante do reino do desligado 
absoluto, do intraduzível, do não simbolizado, do amencial. Da palavra que é dita, mas não 
tem estatuto de palavra, é ainda coisa. Daquilo que é e faz força, não passa pelo pensamento, 
apenas se faz presente, seja no discurso, seja nas ações. 

“O problema maior é a família e a ex-mulher dele. Se não fosse por isso, acho que não brigaríamos 
nunca [...] Essa ex-mulher dele, menina do céu, já nos fez ter cada briga. Pra ti ter uma ideia, 



14

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

numa das primeiras brigas que tivemos, ele tentou me matar e tudo. Foi um horror. Estávamos 
falando da ex dele quando entramos numa discussão e a coisa foi esquentando, começamos a 
nos dizer coisas horríveis, até que ele pulou pra cima de mim e tentou me enforcar. Foi horrível, 
eu fiquei toda marcada, roxa aqui assim (mostra o pescoço), toda cheia de hematomas. Ele 
tentava fazer assim ó, tentava me esgoelar (faz gestos, coloca as mãos ao redor do pescoço e 
balança as pernas) e eu esperneando, até que eu não sei de onde tirei essa força, mas sei que 
consegui empurrar ele. Empurrei ele tão forte que ele caiu no chão e aí eu comecei a pisar nele. 
Pisei, pisei e pisei muito. Eu queria era esmagar ele. Esmagar de verdade, se eu pudesse. Aí, eu 
olhei bem pro corpo dele e escolhi o melhor lugar pra pisar. Pisei com tanta força até ele se 
mijar inteiro. Sim, pisei bem ali onde tu tá pensando. E aí, quando ele se mijou, ele começou a 
chorar, me pediu desculpas, aí ajudei ele a levantar, ir até o banheiro... ele mal conseguia 
caminhar...” (sic.). 

De pronto fica evidente no relato da paciente a inexistência de uma circulação intrapsíquica. 
Tudo vem de fora, tudo vem dos outros, Gabriela apenas reage, como ela mesma dizia, e, sendo 
assim, não há conflito. Ao contrário da neurose, nas patologias de fronteira, o conflito fica 
impossibilitado de ser armado em função da pouca complexidade psíquica. A tópica está tomada 
pelo inconsciente que Dejours denomina de amencial e Laplanche de encravado. Guardadas 
as diferenças entre os autores, ambos concordam que quando o espaço psíquico abriga uma 
grande parte deste inconsciente que não é o recalcado, essa tópica fica comprometida, correndo 
riscos de desestabilização. Os rompantes agressivos da paciente não deixam espaço para o 
pensamento, sempre derrotado pela ação. Mas de onde viria tanta violência? – eu me perguntava... 

Gabriela falava frequentemente da sua infância feliz e tranquila, sempre citando os mesmos 
adjetivos, mas sem nunca contar sobre essa época de sua vida. Sobre sua família, tudo o que 
relatava vinha em uma sentença negativa: “não pense que meu pai, por ser rígido, era violento” 
(sic.); “não ache que a minha mãe, por ser dona de casa é uma mulher passiva e mandada pelo 
marido” (sic.); “não pense que a minha relação com a minha irmã não era boa porque eu contei 
das nossas brigas” (sic.) [...] o que esses nãos queriam dizer? Arriscando simplificar demais – 
contudo, apoiada em Laplanche quando o autor afirma que, nesses casos, o raciocínio consciente 
é quase um reflexo invertido do que está operando sob a modalidade da recusa e que apenas 
o sinal da negação separa a discurso do que é recusado (cf. LAPLANCHE, 2015) – que o pai 
era violento, a mãe submissa e a relação com a irmã difícil? O pouco que Gabriela trouxe da 
sua história nas poucas sessões que tivemos andava por esse caminho. Um pai de atitudes 
incompreensíveis e reações exageradas – tanto reações de violência quanto reações aparentemente 
protetivas. A grande questão que pairava sobre isso e que muito timidamente a paciente arriscava 
levantar era por que o pai protegia apenas a ela e não a sua irmã. “O pai fazia tudo o que eu 
queria e nunca fez nada pra minha irmã. Se cada uma ganhava uma barra de chocolate, ele 
mandava a minha irmã dividir a dela comigo. Se íamos comprar alguma coisa e as duas queriam 
algo parecido, ele me dava o que eu queria e mandava a minha irmã escolher outra coisa. Isso 



15

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

sempre foi assim e eu nunca entendi o porquê. Se nós duas aprontávamos, o castigo era sempre 
pra ela. Mas não pense que eu era a protegida do meu pai. Também não pense que meu pai era 
abusivo com a minha irmã. Ele podia ter a sua preferência, mas isso, de maltratar ou abusar, 
nunca! Melhor parar por aqui. Daqui a pouco tu vai começar a pensar algo errado da minha 
família ou vir com as tuas perguntas e eu não quero que isso aconteça” (sic.). Eu me questionava 
o tempo todo se isso que aparecia como protetivo, de fato o era, pois, ao mesmo tempo em que 
dizia “meu pai está sempre do meu lado, pra tudo o que eu precisar e me dá tudo o que quero” 
(sic.), o que contava eram, por um lado, situações de extremo desamparo e solidão; por outro, 
vivências traumáticas, de puro excesso. O mesmo desamparo que a paciente transferencialmente 
reencenava, tentando, frequentemente, me destituir do meu lugar, duvidando e menosprezando 
a psicanálise, dizendo que eu não estava ali para ajudá-la, apenas para ouvi-la e não falar nada 
e, ao mesmo tempo, ficando muito incomodada quando eu silenciava: “por que tu não me fala 
nada? Tu não vai me ajudar? Qual o problema de vocês, psicólogas, que ficam em silêncio só 
ouvindo?” (sic.). E o mesmo excesso, presente o tempo todo em falas e ações da paciente, 
deixando claro o nível daquilo que, dentro dela, estava impossibilitado de qualquer trabalho 
de metabolização, ligação, simbolização, historização e pensamento. Mesmo o seu pedido de 
ajuda era dotado de agressividade, o que ia deixando clara a forma de Gabriela se relacionar 
com o outro, sempre através da violência e sem a possibilidade de contar com esse outro. 
Relações que acabavam por deixá-la sozinha, abandonada à própria pulsão destrutiva. Minha 
tentativa de oferecer-lhe algo diferente disso continuava sendo rechaçada. 

O período que durou o “tratamento” de Gabriela compreendeu parte do verão, do qual ela 
sempre reclamava: “com esse calor todo não tem como usar outra roupa, tenho que sair na rua 
assim, como se tivesse na praia” (sic.), apontando geralmente pra vestidos ou shortinhos muito 
curtos que deixavam boa parte do seu corpo à mostra. Ao mesmo tempo em que parecia estar 
fazendo uma crítica à sua roupa, dava uma volta perguntando o que eu tinha achado. Sua forma 
de sentar, cruzando as duas pernas em cima da poltrona, sempre deixava aparecer parte de suas 
roupas íntimas que, nas mais variadas cores neon, saltavam aos olhos. Ao mesmo tempo que 
isso poderia indicar um comportamento erotizado de Gabriela, carregava algo de pueril, infantil, 
marca de um recalcamento que não se constituíra. Era confuso e eu não conseguia entender 
muito bem, quanto menos distinguir, até que foi ficando mais claro quando a paciente começou 
a me contar do seu gosto por “coisas meigas”, das quais tinha coleções. “Eu tenho várias coleções 
de coisas meigas, coisas de menina, coisas cor de rosa. Agendas, bloquinhos de anotações, papel 
de carta, bonecas – ainda tenho os papéis de carta e as bonecas da minha infância e vou guardar 
eles pra sempre – assim como os meus ursinhos. Esses sim são os meus preferidos, os ursos de 
pelúcia. Eu tenho muitos, muitos mesmo. Compro e ganho ursos até hoje. Tanto que o meu 
quarto é tomado de ursinhos, a minha cama, os armários, tudo! Não tem espaço pra mais nada 
e, também, a sala de casa. Ninguém senta no sofá, só os meus ursos. Às vezes ainda brinco de 
tomar chá da tarde com eles – brincadeira, eu não faço mais isso” (sic.). Gabriela começou a 
trazer consigo uma foto dos seus ursos de pelúcia, à qual ficava abraçada durante as sessões. 



16

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

Contudo, o conteúdo do seu relato tornava-se cada vez mais agressivo. E ali, diante de mim, 
oscilavam duas Gabrielas: uma menina extremamente frágil, desamparada, agarrada a seus 
ursinhos e cheia de ferimentos e uma mulher agressiva, “fria e calculista”, como algumas vezes 
se descrevia, e que feria.

Essa dualidade presente no comportamento de Gabriela muito me intrigava. Essa infância ainda 
presente de forma tão concreta, com ursos e meiguices precisando ocupar o espaço físico da 
casa, já que pareciam não ter um lugar psíquico dentro dela. Gabriela parecia precisar levar 
junto os ursos – ou a foto deles – como quem guarda fora de si parte de sua história podendo, 
só assim, ter possibilidade de acessá-la. A pouca ou quase nenhuma historização de suas 
vivências me leva a pensar no quanto carrega dentro de si apenas inscrições, que não puderam 
ser ligadas ou simbolizadas, que não tem possibilidade de produzir memória, tampouco ter 
acesso a códigos capazes de ajudá-la a decifrar ou traduzir os seus excessos. Assim, constituem 
esse outro lugar psíquico, do intraduzível, do encravado como diria Laplanche, ou do amencial, 
de acordo com Dejours. 

Quando se descrevia como “fria e calculista” (sic.), me dizia: “tu não sabe e tu nunca vai entender 
o porquê de eu ter tido que me tornar uma pessoa fria e calculista” (sic.). Eu não sei, mas posso, 
diante do que sei, imaginar. E legitimar a “decisão” de Gabriela. A mulher que fere, certamente 
foi outrora ferida e isso que explode dentro dela em forma de violência precisa sair como forma 
de se proteger de um estado de desorganização ou até mesmo de pura amência. 

O maltrato, a dessubjetivação e a violência, marcas da impossibilidade de contenção de um 
pulsional mortífero, avassalador e destrutivo existente em Gabriela e nas suas relações, deixa 
evidente a fragilidade e incipiência deste aparelho psíquico, a inexistência de uma força egoica 
capaz de fazer frente a essa violenta desorganização. E, quanto menos força egoica, menos 
traduções, menos simbolizações, menos possibilidade de pensamento. O enigmático, quando 
é excessivamente excessivo – quando carrega mais do que o habitual excesso imposto pela 
assimetria da relação adulto-infans –, intrometido ao invés de implantado, explica, na teoria 
laplancheana, a dificuldade imposta ao processo de tradução e consequentemente do recalcamento, 
advindo das falhas dessa tentativa de tradução, movimento contínuo e organizador do espaço 
psíquico. Já para Dejours, a impossibilidade de criação de um espaço ligado, traduzido, tem a 
ver com a violência que vem do adulto em direção à criança quando este está ocupado com os 
seus cuidados. 

Laplanche, pensando no fracasso radical da tradução, consequência de intromissões, a variante 
violenta da implantação, questiona essas mensagens que parecem ser não apenas comprometidas, 
mas habitadas sem distância pelo inconsciente, se perguntando se isso é mesmo possível. Para 
ele há aí uma interrogação de suma importância colocada à psicopatologia psicanalítica: “como 
o homem pode ser ‘possuído’ por mensagens que não consegue traduzir?” (LAPLANCHE, 



17

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

2015, p. 178). Dejours (2018) afirma que na violência não há mensagem, uma vez que essa 
assume os contornos brutais de uma passagem ao ato do adulto quando a relação com o corpo 
da criança desencadeia nele um momento de loucura. Ou seja, um momento em que o adulto 
atua, levado pela excitação que o corpo da criança provoca nele, cedendo a um movimento 
incontrolável. Para o autor é esse componente violento que ao chegar ao corpo da criança 
impede qualquer tentativa de tradução e pode ocasionar o transbordamento ou a fragmentação 
do eu. Essa passagem ao ato do adulto, portanto, não comunica nada, é apenas ação, e gera, 
assim, na criança, esse estoque de mensagens intraduzíveis, esse espaço que define o inconsciente 
amencial como o reservatório dessa violência que, advinda do outro, através dos acidentes da 
sedução, passa a habitar o sujeito e se manifesta aos moldes de uma compulsão. Diante desse 
agir perverso ou mesmo psicótico do adulto – ele mesmo advindo de um agir do qual foi 
excluída a possibilidade de elaboração – dessa inassimilável violência, a criança se vê sem 
condições de metabolizar o que lhe chega e assim, em vez de dar início a um processo de 
recalque-tradução, opera aos moldes da recusa. 

“Na última briga que a gente teve, essa foi na semana passada, eu arranhei ele inteiro. Mas 
arranhei de um jeito que... até agora eu não consigo olhar direito pros arranhões, tá muito feio, 
infeccionou tudo... mas eu limpo as feridas todos os dias, passo água oxigenada, pomada, faço 
curativo nas maiores... ele tá em carne viva. Um horror. Eu fiquei com a pele dele embaixo das 
minhas unhas. Mas eu também me machuquei nessa briga ó, tá vendo essa marca no meu nariz? 
Tem outras pelo corpo... mas, depois dessa briga, quando ele deitou, eu fui pedir desculpas, 
mas ele não tava a fim de papo. Eu fui me aproximando, me aproximando... até que transei com 
ele. Ah, sim, isso é outra coisa que às vezes acontece. Às vezes eu transo com ele e ele não transa 
comigo. Assim como, às vezes, se ele tá com vontade, ele transa comigo e eu não transo com 
ele. A gente nunca deixa o outro na mão. Isso que eu chamo de parceria! Eu abro as pernas e 
ele faz o resto do serviço. Na verdade, quando eu procuro ele, ele não resiste e sempre acaba 
entrando um pouquinho no clima – até porque homem é mais difícil, né? Pra comparecer tem 
que estar no clima. Mas eu não, se eu não tô a fim, só fico ali de perna aberta mesmo. Abro as 
pernas e fico lixando a unha, lendo alguma coisa... mas eu não sou mulher de resolver as coisas 
na cama não, não vai pensando isso. Eu sou é parceira e nunca deixo ele na mão!” (sic.). 

Gabriela, ao fim de cada relato, perguntava “e ai, menina, apavorada?” (sic.), me levando a 
perguntar o quanto de pavor isso tudo causava nela, mas impossibilitada de tomar contato com 
isso, projetava. Gabriela era capaz de se dar conta dos horrores vividos? Ou Gabriela falava de 
uma percepção dela? Me perguntava ou estaria afirmando perceber o meu estarrecimento 
diante do que contava? Além da violência atual que deixava marcas pelo corpo, quais violências 
anteriores foram vividas por Gabriela, nas origens de sua constituição, que também deixaram 
as suas marcas organizando um corpo que parece estar cindido do psíquico? Esse corpo em 
carne viva, que sangra, mas que está psiquicamente morto, sem registros, constituído de zonas 
frias, incapaz de provocar sensações. A insensibilidade, a anestesia do corpo, o apagamento da 



18

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

excitação e a extinção da afetividade marcam a experiência do vazio, ameaça maior para a 
subjetividade, nesse caso, já tão frágil. 

Como já citado, foi curto o período em que Gabriela compareceu às sessões e, sendo assim, 
muito pouco de sua história pôde ser retomado. Contudo, suas vivências atuais nos deixam 
caminhos para podermos pensar e entender metapsicologicamente os entraves na constituição 
psíquica de pacientes de fronteira e suas consequências. Uma mãe completamente ausente dos 
relatos – portanto, provavelmente ausente também na vida da filha – e um pai promotor de 
excessos das mais variadas ordens, mesmo que não saibamos exatamente quais, deixam claras 
as violências/intromissões vividas pela paciente ao longo de sua vida, seja a violência do abandono 
e indiferença do outro como a violência advinda das vias da sedução ou da agressão. Violências 
geradoras de sobrecargas de excitação que não conseguem encontrar vias de ligação psíquica e 
precisam, portanto, ser evacuadas. A urgência dessa descarga é marcada pelo modo da compulsão 
e pelo fato de não ser possível qualquer tipo de mentalização dessa quantidade que se manifesta 
como força de morte, podendo, de acordo com Dejours, levar de fato à morte biológica. 

 
Para concluir

O próprio Freud afirmou que a conceitualização da noção da pulsão de morte não foi uma 
imposição da clínica da neurose, mas sim, uma necessidade a partir da constatação de forças 
que se contrapunham ao processo de cura, forças que resistiam à análise e se manifestavam na 
forma da compulsão à repetição. Embora ele não tenha se dedicado a isso, deixou o caminho 
aberto para que outros autores, seus sucessores, pudessem expandir os conceitos a partir das 
novas necessidades impostas pela prática da psicanálise. À força da repetição estão sujeitos 
todos os indivíduos, neuróticos ou não, contudo, sua intensidade e formas de manifestação são 
essenciais na definição daquilo que escapa à neurose. 

A investigação das patologias de fronteira requer uma análise apurada do conceito de pulsão 
de morte e seus desdobramentos para um melhor entendimento das manifestações clínicas que 
sugerem a existência de forças indomáveis. Forças que não implicam ligação psíquica, constituição 
de representação nem fixação dentro da tópica psíquica e que aparecem nas mais diversas 
formas e, geralmente, representando perigo. Para Laplanche, o perigo está naquilo que ameaça 
o representante da ordem vital, ou seja, o ego. Já para Dejours, mais próximo da noção freudiana, 
a pulsão de morte que funciona aos moldes de uma compulsão e não de um sexual desligado 
ameaça a vida de fato. Suas manifestações podem levar à morte – do próprio sujeito ou do outro 
a quem a violência eventualmente é dirigida. 

A conceitualização da terceira tópica, tópica da clivagem, proposta por Dejours e retrabalhada 
por Laplanche, muito ajuda no entendimento dessas manifestações clínicas. A referida clivagem 



19

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

não diz respeito apenas aos estados fronteiriços, mas estaria presente em todos os sujeitos, e o 
que diferencia uma estrutura da outra seria o tamanho do espaço clivado, marcado sempre, de 
acordo com Dejours, pela violência. Violência que paralisa ou transborda, a partir de um excesso 
impossível de ser apreendido pela tradução. Traduzir tem a ver com a possibilidade de a criança 
pensar o que acontece no seu corpo a partir dessa comunicação com o adulto. Contudo, nesse 
processo, podem ocorrer os acidentes da sedução que promovem os excessos que se tornam 
rebeldes a toda e qualquer tentativa de ligação. 

São as consequências desses acidentes que estão na origem das manifestações psicopatológicas 
mais graves, como aquelas apresentadas, por exemplo, por Gabriela. Sua impossibilidade de 
contenção de um pulsional mortífero que se manifesta violentamente através de reações 
regressivas e excessivas passagens ao ato nos mostram as falhas na constituição desse aparelho 
psíquico em função dos possíveis traumatismos severos vividos pela paciente na sua infância. 
Embora não saibamos bem como se deu esse período da sua vida, podemos inferir a partir de 
fragmentos colhidos do relato da paciente os excessos que lhe foram impostos. O encontro de 
Gabriela comigo não chegou a se configurar como uma análise, pois não passamos das entrevistas 
iniciais, contudo, sua rápida passagem pelo meu consultório me ensinou muito naquele período 
e hoje, mais ainda, a partir da possibilidade de escrever este trabalho pautado em uma teoria 
que, na época, me era desconhecida. Os desenvolvimentos de Dejours complementam e abrem 
novos caminhos para pensarmos a metapsicologia presente nas patologias de fronteira e muito 
ajudam no trabalho com esses pacientes. A ideia da terceira tópica, que oferece um novo olhar 
ao modelo de constituição do psiquismo, oferece também uma nova dimensão às possibilidades 
de cura, tornando mais otimista o prognóstico daqueles pacientes com falhas tão graves na 
constituição psíquica, o que me faz perguntar: se tivesse havido a possibilidade de Gabriela 
permanecer em tratamento psicanalítico, quais poderiam ter sido os destinos desta história? 
Assunto para, quem sabe, um próximo trabalho.

 
Referências

ANDRÉ, J. Los estados fronterizos ¿Nuevo paradigma para el psicoanálisis? Buenos Aires: Nueva 
Visión, 2000.

BEHR, K. B.; dos SANTOS, B. C.; CARVALHO, C. S.; BIAZI, M. L. “Marcas corporais, marcas 
psíquicas. O processo de estruturação do psiquismo no encontro analítico”. Constructo Revista 
de Psicanálise. Porto Alegre, n.5, setembro de 2020, pp. 62-98.

BEHR, K. B.; dos SANTOS, B. C.; CARVALHO, C. S.; BIAZI, M. L. “Recursos do método 
psicanalítico frente ao intraduzível”. Revista Percurso. São Paulo, n. 66, junho de 2021, pp. 
65-78. 



20

Volume 8  •  Número 1  •  Janeiro de 2023  

ISSN 2764-9032

CARVALHO, M. T. M. “Vida e morte no segundo dualismo pulsional”, in RIBEIRO, P. C. et al. 
Por que Laplanche? São Paulo: Zagodoni, 2017. 

CHABERT. C. “Los funcionamentos fronterizos: ¿qué fronteras?”, in ANDRÉ, J. Los estados 
fronterizos ¿Nuevo paradigma para el psicoanálisis? Buenos Aires: Nueva Visión, 2000.

DEJOURS, C. “Clivagem e recusa, inconsciente amencial (Dejours), inconsciente encravado 
(Laplanche): a terceira tópica”. Constructo Revista de Psicanálise. Porto Alegre, n.3, agosto de 
2018, pp. 18-47.

________. Primeiro o corpo: erótico e corpo biológico, corpo senso moral. Porto Alegre: 
Dublinense: 2019.

________. “Corpo e psicanálise”. Constructo Revista de Psicanálise. Porto Alegre, n.4, agosto de 
2019, pp. 12-31.

FREUD, S. (1915) “O instinto e suas vicissitudes”, in ________. Edição Standard Brasileira das 
Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

________. (1920) “Além do princípio do prazer”, in ________. Edição Standard Brasileira das 
Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

________. (1938) “Esboço de Psicanálise”, in ________. Edição Standard Brasileira das Obras 
Psicológicas Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

LAPLANCHE, J. Vida e morte em psicanálise. Porto Alegre: Artes Médicas, 1985.

________. “A pulsão de morte na teoria da pulsão sexual”, in ________. Teoria da sedução 
generalizada e outros ensaios. Porto Alegre: Artes Médicas, 1988.

________. O inconsciente e o id. São Paulo: Martins Fontes, 1992.

________. (1995) “La así llamada pulsión de muerte: una pulsión sexua”, in ________. Entre 
seducción e inspiración: el hombre. Buenos Aires: Amorrotu, 2001.

________. Sexual: a sexualidade ampliada no sentido freudiano 2000-2006. Porto Alegre: 
Dublinense, 2015.

________. & PONTALIS, J. B. (1982) Vocabulário de Psicanálise. São Paulo: Martins Fontes, 
2001.


